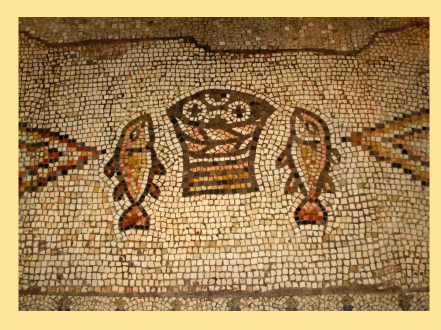


- Изображения Христа, Богородицы, святых и библейских сцен известны в христианстве начиная со II века. К IV веку стены христианских храмов уже повсеместно украшались живописными изображениями.
- В этот же период появляются первые возражения против употребления икон.. Это он объясняется тем, что божественная природа неизобразима.



Древнейшее известное изображение Богородицы с младенцем Иисусом (<u>II век, Катакомбы Присциллы, Рим</u>

## Вопрос священного изображения и отношения к нему вставал во многих религиях и культурах.

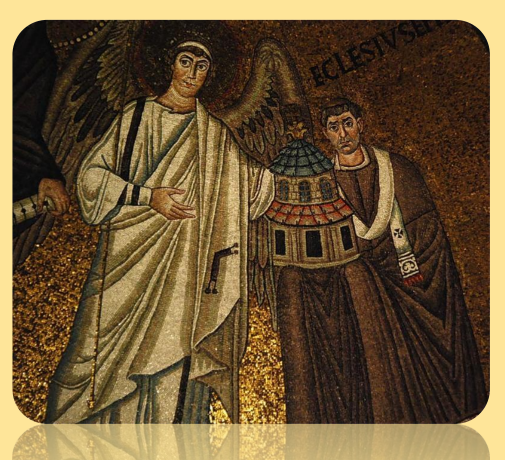


Рыба - зримый образ аббревиатуры, которую видели в греческом слове *ihthus*: если читать его по буквам, то получается lesus Hristos Theou Uios Soter — Иисус Христос Сын Божий Спаситель.

•В раннехристианск их иконописных изображениях от более главным является их является их символический характер



Агнец. Знак жертвы Спасителя за грехи человечества.

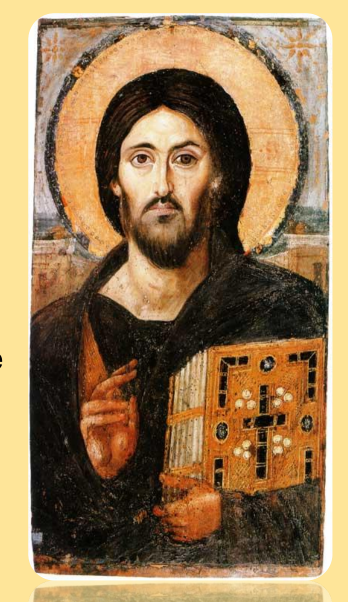


Св. Виталий и епископа Экклезий. Фрагмент мозаики церкви Санта- Виталлев Равенне

• К VI в. уже можно говорить о сформировавшейся в Византии традиции иконописи.

Её примерами могут служить мозаики Равенны и иконы монастыря Св. Екатерины на Синае, написанные ещё в технике античного фаюмского портрета.

Это настоящие священные образы, выполненные по уже сформированным иконописным канонам, а НЕ ПРОСТО СИМВОЛИЧЕСКИ Сонстантинопольский мастер, VI век. изображения.

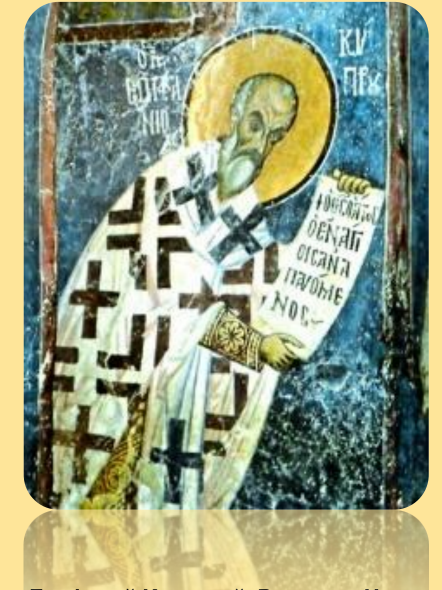


Христос Пантократор Синай, монастырь Св. Екатерины.

В Византии, велись споры о том, можно ли изображать Бога, Христа, святых. На вопрос о том, как найти наиболее удачный образ Христа, авторитетный церковный учитель Евсевий Кесарийский (ок. 263—339) отвечал, что Его образ должен быть лишь в сердце человека, и что сам он выступает против зримых образов.

Другой священник Епифаний Кипрский (ок. 315—403) поступил ещё решительнее, содрав в одной из церквей чужой ему епархии занавес со священным изображением. Епифаний отлал его на саван для ниших, а

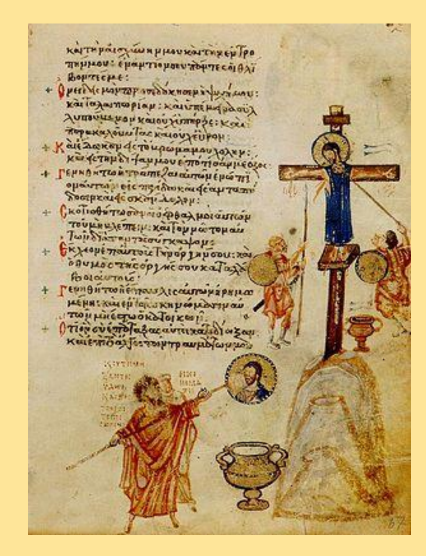
Епифаний отдал его на саван для нищих, а церкви подарил кусок ткани без изображения.



Свт. Епифаний Кипрский. Роспись. Церковь Пантелеимона в Нерези, Македония. 1164 г.

## **ИКОНОБОРЧЕСТВО**

- В 730 ИМПЕРАТОР ЛЕВ III (717 741.) ИЗДАЛ ЭДИКТ В КОТОРОМ ПОЧИТАНИЕ ИКОН ОБЬЯВЛЯЛОСЬ ИДОПОКЛОНСТВОМ.
- Итогом иконоборчества стало уничтожение тысяч икон, а также мозаик, фрсок, изваяний святых и расписных и расписанных алтарей во многих храмах. Иконоборчество было официально закреплено на Иконоборческом соборе в 754 году при поддержке императора Константина <u>V Копронима</u>, сурово ополчившегося против иконопочитателей, особенно монахов.

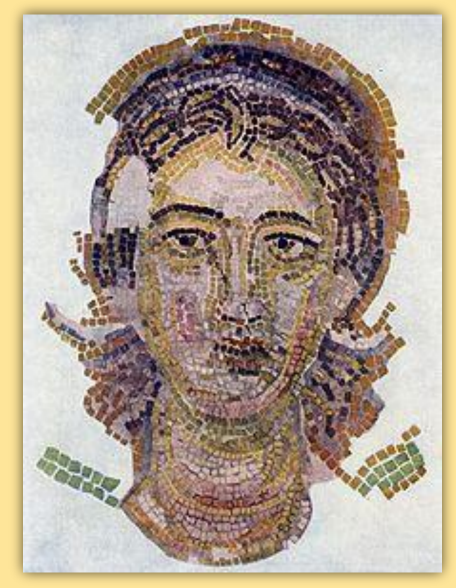


Миниатюра из <u>Хлудовской псалтири</u>: аллегорическое изображение иконоборчества

• Иконоборцы основывали свои взгляды на одной из десяти заповедей данных Богом Моисею : «Не делай себе кумира и никакого изображения того, что на небе вверху, и что на земле внизу, и что в воде ниже земли; не поклоняйся им и не служи им...»

Хотя живописные изображения Христа и святых были известны уже древней церкви, но единообразный канон отношения к иконам не был выработан. При этом в народных массах иконы окружались суеверным поклонением.

Такое поведение и вызывало обвинения в идолопоклонстве и язычестве



«Никейский ангел», мозаика, смущавшая иконоборцев своей реалистичностью

• В период иконоборчества религиозное искусство физически не могло существовать. Страдавшие от репрессий иконописцы уходили в отдалённые монастыри (например, в Кападоккии) и там продолжали свою работу

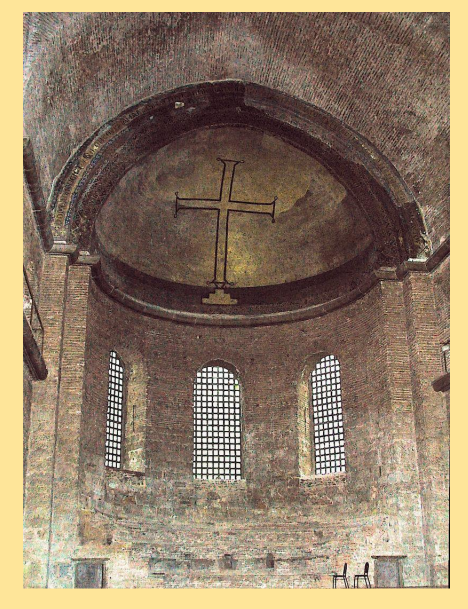
Встреча императрицы Феодоры с иконописцем Лазарем, пострадавшем при императоре Феофиле (миниатюра из Хроники Иоанна Скилицы



Казни монахов (миниатюра из <u>Хроники Иоанна Скилицы,</u> начало <u>XIII века</u>)

Иконоборцы уничтожили значительный пласт изобразительного искусства Византии предыдущих веков. Образы заменялись неизобразительным искусством на растительно-зооморфную тематику. Так, евангельский цикл во Влахернской церкви был уничтожен и заменён цветами, деревьями и птицами.

До наших дней большинство памятников этого периода не сохранились, поскольку их планомерно уничтожили победившие иконопочитатели, покрывая мозаикой и фресками аскетические работы иконоборцев



Характерное для иконоборческого периода украшение храмов (<u>Церковь Святой Ирины</u> в <u>Константинополе</u>)

## Иконописный канон



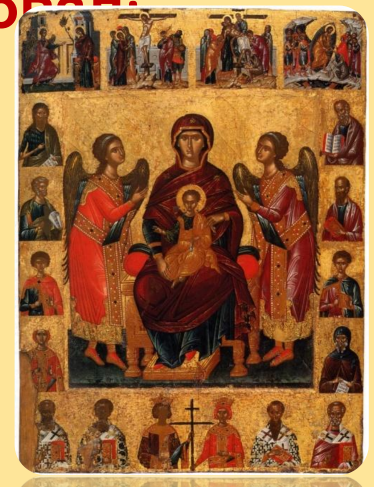
Преподобный Иоанн Дамаскин. Миниатюра из Пападики. 1759.

- После завершения периода "иконоборчества" вопрос создания художественных средств для воплощения "святости" стоял особенно остро.
- Благодаря трудам Иоанна Дамаскина стало ясно, что можно изображать на иконе, и что нельзя. Осталось выяснить и регламентировать то, как следует изображать внешность святых и божественные сюжеты.

Канон – есть система стилистических правил, которые в искусстве задают норму толкования художественного образа и определяется как образец для наследования

Византийский иконографический канон регламентиро

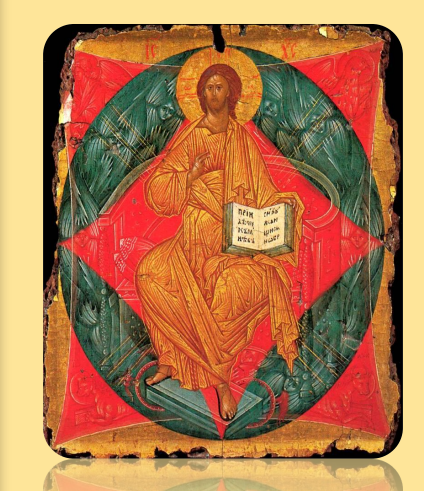
- •круг композиций и сюжетов священного писания
- •изображение пропорций фигур
- •общий тип и общее выражение лица святых
- •тип внешности отдельных святых и их позы
- •палитру цветов
- •технику живописи.





**Особенности иконописного канона** состоят в том, что икона должна быть:

- 1 двухмерной. Икона есть окно в мир духовный, который лишен такого рода телесности, присущей миру земному, плотскому
- 2 отсутствовать перспективность построения, равно как и теней, полутеней. Так как «не мы смотрим на икону, а икона смотрит на нас». Иконописный лик, обращающий нас к молитве, и есть та истинная первичная реальность, которая уводит наш мысленный взор от мира дольнего в мир горний.
- 3 внеприродность (сверхприродность) пространственно-временных измерений. Обращение к использованию золотого фона иконы, который символизирует, что события, созерцаемые на иконе, происходят вне земных пространственновременных границ



Андрей Рублёв. «Спас в Силах»

- 4 отсутствие анатомических, реалистически натуральных пропорций. Задаваемая деформация как объектов так и человеческих тел в иконописном пространственеобходима, чтобы еще раз подчеркнуть духовный смысл иконописного образа.
- 5 мир иконы условен и символичен. Цвет, форма, композиция как и все элементы в иконе всегда имеют символический смысл



Владимирская икона Богоматери. Начало XII века. Константинополь.

Таким образом, икона стала не просто визуальным образом, а одним из богословских языков, посредством которого Христианская Церковь стала нести в мир идеи Православия

