## История как наука

Автор: Доцент кафедры истории Отеческ и экономики ОмГІ Емельянова Н.М.

История – одна из древнейших наук. Элементы истории можно найти в глубокой древности у всех народов мира , в песнях и легендах. Это слово в наше время имеет множество значений. Например, можно «попасть в историю» - то есть оказаться в неоднозначной, неприятной или запутанной житейской ситуации. А можно и «войти в историю», «оставить свой след в истории». И мы будем рассматривать историю именно в этом

Однако следует отметить, что понятие «история» имеет несколько граней.

Во- первых, «история» - это реальный процесс развития общества. Причем в данном случае можно говорить об истории во всемирном масштабе и тогда это - всемирная история, а можно и о истории в определённое время и в определённой культуре, например, история Киевской Руси или, может быть, история целой цивилизации, в частности, история Европы.

Во-вторых, «история» - это метарассказ: экспликация целостных исторических представлений, как научных, так и ненаучных, это то, как в нашем сознании существует история.

В-третьих, «история» - это теория истории, другими словами, это целостное, отрефлексированное (осмысленное) описание исторического процесса, выполненное на научных принципах, т.е. историческая наука.

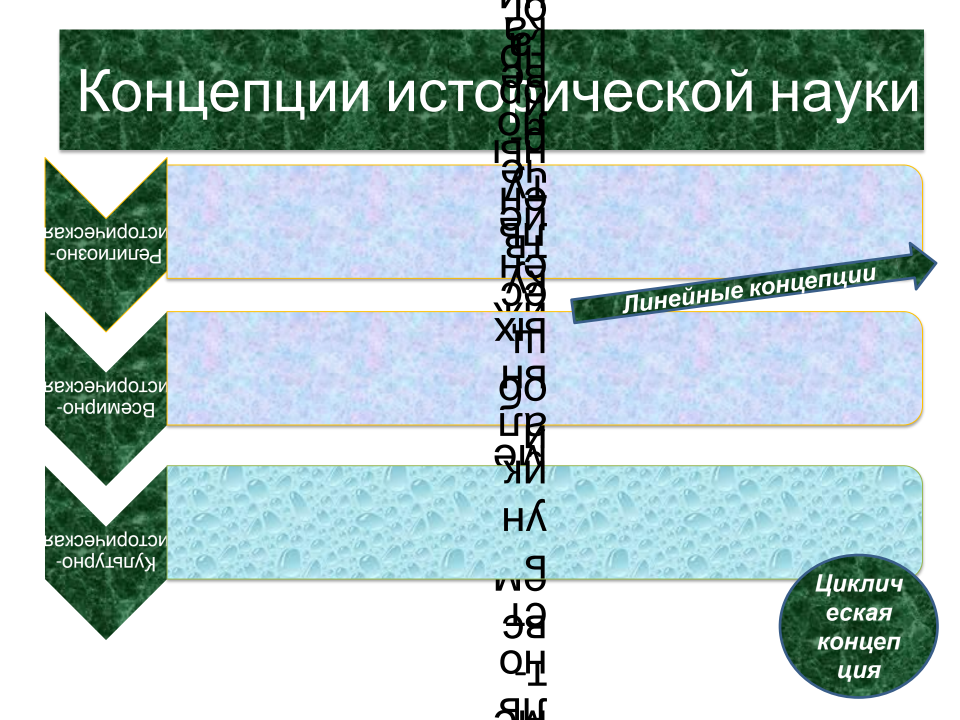
Понятие метарассказа шире, чем историчекая наука. Любая теория истории – это метарассказ, но не любой метарассказ обладает свойствами научной теории(например, воспоминания ветерана о войне). При этом обыденные исторические представления ( являющиеся метарассказом) взаимодействуют с теорией истории. Происходит это потому, что профессиональный историк или философ - создатель теории - как человек своего времени не избавлен от обыденных исторических представлений своей эпохи. В то же время, научное знание тоже может воздействовать на обыденные исторические представления или массовое историческое сознание через учебник или научно-популярную телепередачу

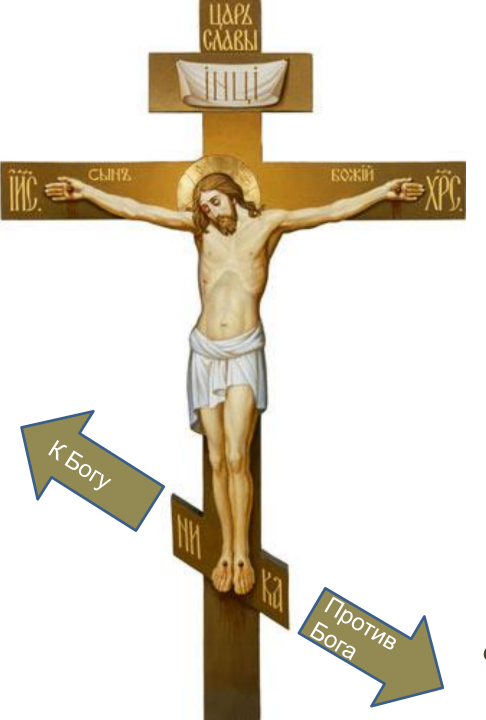


Определение предмета истории зависит от концепции, т.е от теоретических позиций, которые являются каркасом научного исследования. Как правило, исторические концепции различают по направленности исторического процесса. Выделяют линейные и циклические исторические концепции.

Линейные концепции утверждают прогрессивность исторического развития. Другими словами, есть некая точка отсчёта истории и есть цель — идеал, по направлению к которому и развивается общество — это и является здесь предметом истории.

**Циклические концепции** отвергают всемирность и прогрессивность исторического процесса, а предметом истории в данном случае является — рождение, развитие и гибель ограниченных во времени и пространстве, уникальных культур-организмов.





Согласно религиозноисторической концепции, предметом истории является последовательное и добровольное движении человека к Богу. В этом движении формируется свободная человеческая личность. Освобождение человека от первобытных страстей, превращение его в сознательного последователя Бога — это и есть основное содержание истории, по христианству. Христианство стало онтологической основой мировоззрения европейской цивилизации с IV—V вв. до середины XVIII в. включительно. В русле религиозных

представлений о мире

В рамках религиозных воззрений формировались основные проблемы и идеи исторической науки.

Первая из этих проблем — вопрос о смысле и содержании человеческой (земной) истории. С точки зрения христианства смысл истории заключается в том, чтобы человечество преодолело зависимость от природы и заданных ею страстей, пришло к познанию конечной истины, дарованной человеку в Откровении. В этом смысле человек выступает уже как продукт собственного исторического развития, а не дитя природы, полностью подвластное слепой судьбе, как это было в античной истории. Освобождение человека от грежа, превращение его в сознательного деятеля истории совное содержание исторического процесса в христианстве.

Вторая проблема— вопрос о начале и конце истории.

Точка отчёта в христианской истории грехопадение Адама и Евы и изгнание их из рая.

Христианская историософия подчеркивает качественное различие между исторической жизнью человека и его первобытным существованием, а также фиксирует внимание на хронологической стороне исторического процесса, без чего невозможна наука истории.

Идея конца истории, сроки которого скрыты от человеческого разума, имела научное значение в том смысле, что накладывала запрет на попытки пророчеств и утопических предсказаний о будущем, ориентировала историческое познание на область реальных фактов и тенденций.

Третья проблема — вопрос о характере исторического процесса. Христианская историософия оставила в наследство исторической науке идею всемирной истории, совершающейся под действием универсальных закономерностей, общих для всех народов, включающихся в историческую жизнь. Т.е. исторический процесс является всемирным и закономерным. А тот факт, что отдельные народы живут в разном историческом времени, объяснялся разницей в сроках принятия христианства. Поэтому были выделены ступени исторического развития и магистральная линия истории, на которой, естественно, находятся христианские народы, а также тупиковые ее линии, пролегающие по языческой периферии христианского мира.

С началом Нового времени, когда одной веры в Бога становиться недостаточно и человек стремиться знать, религиозно-историческая концепция была подвергнута критическому переосмыслению. Появилась РАЦИОНАЛИСТИЧЕСКАЯ или ВСЕМИРНОисторическая концепция истории. Во всемирно-исторической концепции предметом истории становиться общемировой, общественный прогресс человечества. Цель прогресса – создание идеального общества и идеального человека.

В религиозно-исторической концепции тоже заложена идея прогресса - это совершенствование духовное и личностное, но в рационалистической онцепции речь идет о прогрессе общественном, имеющем конкретные материальные показатели. Причём особое место в этой концепции имеет государство как механизм, позволяющий сконструировать идеального человека и идеальное общество. То есть прогресс осуществляется через какое-то внешнее, социальное воздействие на человека, в то время как, например, в христианской теории UADORAK CAM DADAAT BLIKON

Все народы, согласно всемирноисторической концепции, проходят через одни и те же стадии прогресса. Одни идут по пути прогресса быстро, другие медленней. Идея прогрессивного общественного развития рассматривается как неизбежность, как закон. Абсолютизировав с европо центристских позиций понятие прогресс», историки «выстроили» народы в иерархическую лестницу. Сложилась схема развития истории с «передовыми» и «отсталыми» народами.



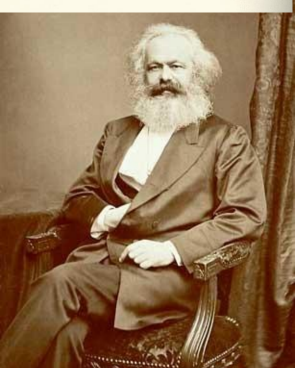


К идеалистическому направлению относится философия истории Гегеля. В основе всего существующего, согласно Гегелю, лежит Абсолютный дух. История -это самораскрытие Абсолютного духа во времени. Восточный (азиатский), грекоримский (античный) и германский (европейский) мир - ступени развития Абсолютного духа, ведущие человечество к идеалу. Данные периоды истории являются стадиями, в которых

Основная масса людей руководствуется в своих действиях стремлением осуществить только свои интересы, но в результате их действий осуществляется еще нечто большее, что пусть и заключено внутренне в этом интересе, однако, не заключено в сознании и намерениях людей. Великие люди – это те, чьи частные цели совпадают с волей Абсолютного духа.

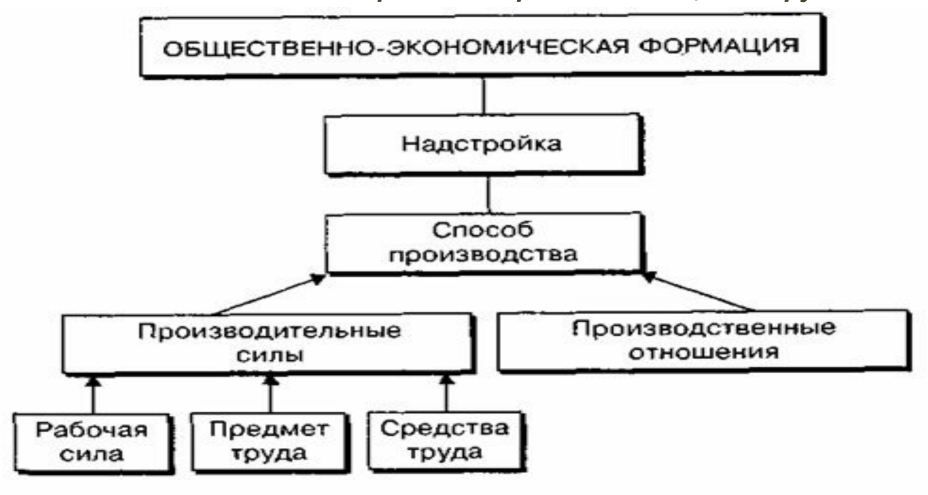
У каждого народа есть свой дух, который проявляется в религии, искусстве, науке, нравственной жизни общества, в конституции и устройстве государственной власти. Чем ближе дух народа к восприятию свободы, тем дальше продвинется этот народ по пути прогресса. Поэтому народы не равнозначны: есть народы исторические, которым выпала почётная миссия быть инструментом в руках Абсолютного духа, а есть неисторические, которым уготована участь быть вне истории.





Гегелевскому идеализму в объяснении исторического развития другой великий немец, Карл Маркс, противопоставил материализм. Материалистическая или формационная теория основывается на том, что все народы в своём историческом развитии проходят одни и те же стадии развития. Эти стадии Маркс называет общественно-экономическими формациями. Формация – это отдельная ступень в развитии общества, отличающаяся способом производства, структурой общества, политическим устройством, правом, моралью и культурой. Всего таких ступеней или формаций пять: первобытнообщинная, рабовладельческая, феодальная, капиталистическая, коммунистическая.

Характер формации определяет способ производства, являющийся ее основой – базисом. Способ производства включает в себя производительные силы (орудия труда, средства труда и люди как работники) и производственные отношения (отношения, возникающие между людьми в процессе производства и выражающиеся в собственности на средства производства, т.е. орудия и



Производительные силы – это динамичный, постоянно развивающийся элемент способа производства, а венные отношения статичны: возникнув, они HUU ществования формации не изменяются. оэто у рано или поздно две составные части базиса приходят в неразрешимое противоречие, а дственные отношения становятся я общества. В этот момент тормозом движущей силой — щества становиться классовая рьба между шими, владеющими частной аторами), и неимущими ственностью ссов приводит к эксплуатируемыми). социальной революции, в ходе уничтожаются старые и устанавливаются новые, более прогрессивные производственные . Одновременно с этим происходит отнои альной, политической, правовой переворот и культурной ройке. Общество переходит на

Т. о., материалистическое направление утверждает, что в основе исторического прогресса -

новую ступень развития.



Фундаментальные открытия определяют прогресс человечества и не зависят от идеологической окраски того или иного политического режима. Эффект этих открытий таков, что они дают народу-первооткрывателю решающее преимущество перед другими народами. Овладев новым оружием, народ-первооткрыватель разворачивает внешнюю экспансию, и другие народы вынуждены либо покоряться завоевателям, либо заимствовать их оружие и культуру, чтобы дать им отпор.

Технологическое направление делит историю человечества на следующие периоды: традиционный (аграрный), индустриальный, постиндустриальный (информационный).

Следующее направление в рамках всемерноисторической концепции: либеральное. Историки, придерживающиеся либеральных позиций, убеждены, что основой общественного прогресса является человек в самореализации естественных прав, дарованных ему природой. Если у материалистов исторический процесс закономерен, то у либералов он альтернативен.

А сам выбор зависит от наличия сильной личности — харизматического лидера, который способен возглавить движение общества к прогрессу.

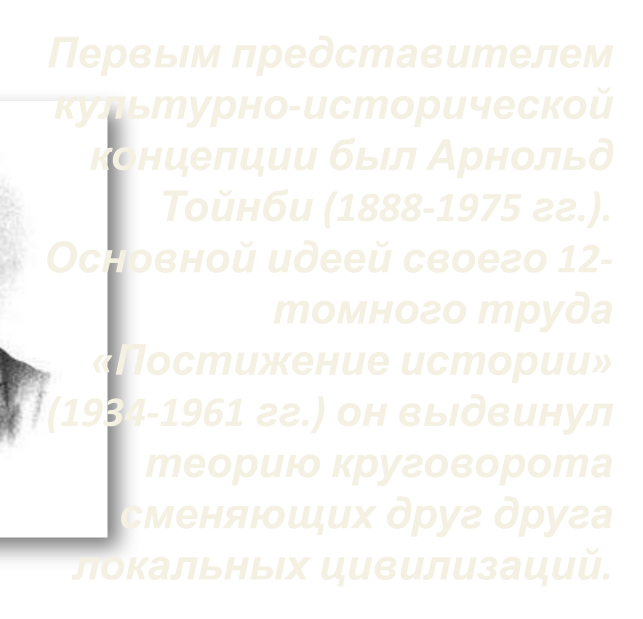
Когда выбор сделан в сторону западноевропейский образа жизни, обеспечения прав и свобод человека, то для

Подводя итоги, отметим, что все теории всемирно-исторической концепции объединяет европоцентризм. Это такая мировоззренческая установка, согласно которой Европа с присущим ей духовным укладом является центром мировой культуры и цивилизации. Развитие подлинных ценностей науки, искусства, философии, литературы и т. д. происходит только в Европе. Соответственно восточные элементы культурной и социально-экономической жизни оцениваются как отсталые, угрожающее европейской цивилизации.

Европоцентризм значительно сокращал возможности построения картины всемирной истории, потому что не учитывал особенности существования и развития не только цивилизаций Америки, Азии, Африки, но даже так называемой европейской периферии - Восточной Европы и особенно, России.



В это время и появляется культурно-историческая концепция, отвергающая всемирность и прогрессивность исторического развития Предметом исторической науки в рамках данной концепции стало развитие ограниченных во времени и пространстве, уникальных культурорганизмов.



Причём для Тойнби понятие «цивилизация» является синонимом понятия «культура», т. е, цивилизация – это неповторимое явление, это феномен. Он идентифицировал 32 цивилизации, резко выступая против представления о прямолинейности и прогрессивности исторического процесса. Реальные земные цивилизации, по мнению Тойнби, вычерчивают другие траектории развития. Они, во-первых, далеко не прямые, а во-вторых, легко «ломаются» на отдельные отрезки - стадии. При этом число стадий циклически ограничено, и они вытянуты в цепочку: возникновение - рост - надлом распад. На месте распавшихся цивилизаций

Стадиально-циклическое развитие цивилизаций, по Тойнби Новит дискретный характер. 1 по означает, что переход от одной стасишкодругой происходит не автоматически, и что не все цивилизации в обязательном порядке проходят все названные стадии. Любая цивилизация в любое врем тискет с йт с циклической дистании выдержае ее напряж pespecca

Главную роль в развитии цивилизаций, по Тойнби, играет творческое меньшинство – «авангард цивилизации».

Именно оно вдохновляет и активизирует рядовых членов общества - нетворческое большинство. Обычные, простые люди становятся последователями и проводниками их возвышенных идей.

Однако с течением времени союз творческого меньшинства и нетворческого большинства рушится. И виновато в этом творческое меньшинство, которое в определённый момент истории самоуспокаивается, что не

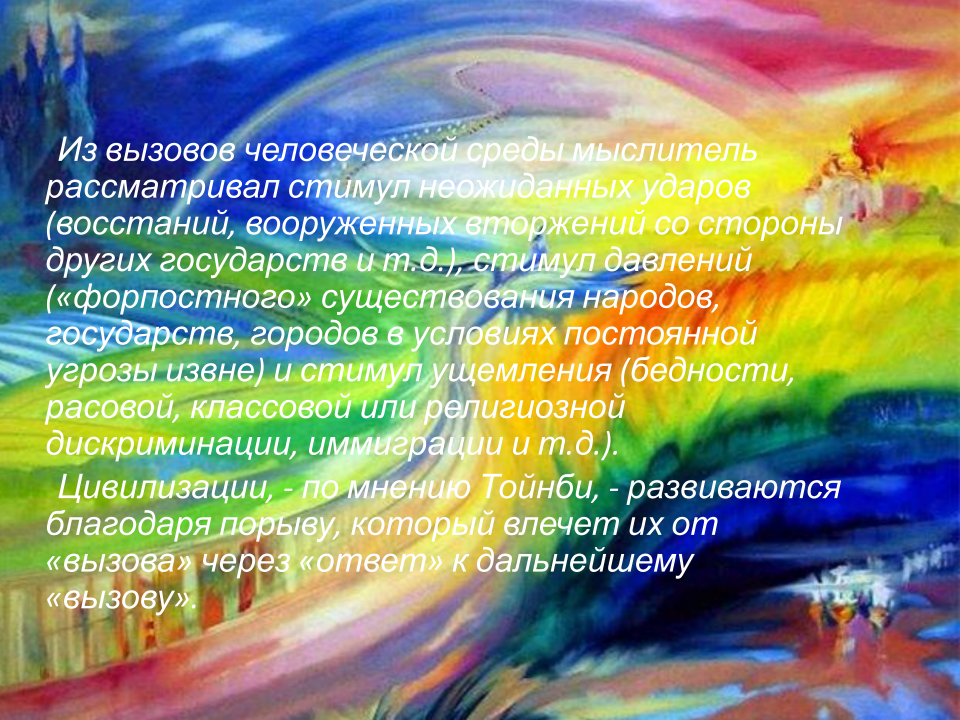
(Снижающийся авторитет творческого меньшинства, особенно его лидеров, заставляет их прибегать к силовым методам правления, а это превращает их в доминирующее (правящее) меньшинство. Формирование доминирующего меньшинства, - по мнению Тойнби, - свидетельство надлома и последующей зубелу цувилизации. В стремпенци не болуступь кож насломленной цивилизации, фоминирующее меньшинотво инициирует создание универсального государства, в котором власть является самоцелью. Когда возникает такое государство, общество теряет внутренний источник развития. Все это, по Тойнби, не более чем «предсмертный бросок» доминирующего меньшинства, ибо радикально ничего уже невозможно изменить: процесс разложения цивилизации необратим.

Историческое вырождение творческого меньшинства болезненно сказывается и на нетворческом большинстве. Оно тоже вырождается, но по-своему - в пролетариат обездоленную, бесправную массу людей, которая рвет всякие связи и, прежде всего, духовные, с доминирующим меньшинством.

Цивилизация вступает в полосу социальных взрывов, в ходе которых пролетариат (скорее всего, с пролетариатом другой или других распадающихся цивилизаций) создает так называемую высшую религию, из

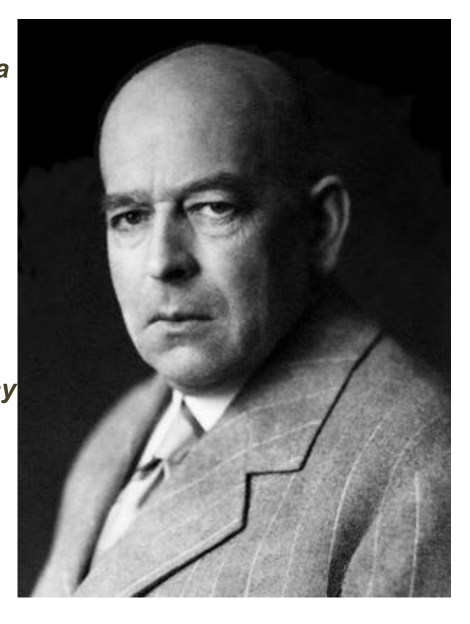
Среди других механизмов исторического развития цивилизаций Тойнби называет такие, как «вызов» и «ответ». По мнению английского мыслителя, «вызов»- фундаментальная проблема, с которой сталкивается любая цивилизация. И в зависимости от того, как цивилизация ответит на вызов, будет зависеть либо её величие, либо её распад. «Вызовы» могут исходить как из природной, так и социальной среды.

Тойнби обнаружил, что первые цивилизации (китайская, индийская, египетская, вавилонская) были следствием «ответов» древних людей на «вызовы» больших рек - Нила, Евфрата, Тигра, Ганга. Из «вызовов» природной среды он выделил также стимул «бесплодной» и «новой»

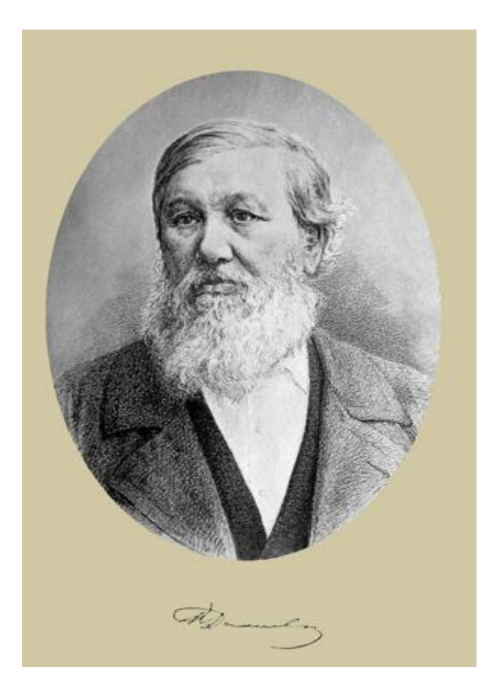


Во многом теория локальных цивилизаций Тойнби созвучна с идеями Освальда Шпенглера. Он тоже отвергает идею прогресса и исследует культурную уникальность. Только Тойнби под термином «цивилизация» подразумевал неповторимые культуры-организмы, а Шпенглер для обозначения уникальности использовал понятие «культура».

Накануне первой мировой войны он опубликовал свою книгу «Закат Европы», в которой противопоставил понятия «культура» и «цивилизация». Согласно Шпенглеру, цивилизация - это материальная, утилитарнотехнологическая сторона общества, противостоящая







Культурно-историческая концепция истории нашла отражение и в отечественной историографии в трудах оригинального русского мыслителя Николая Яковлевича Данилевского (1822-1885 гг.).

В своей книге «Россия и Европа» (1869 г. раньше Шпенглера!) подверг критике европоцентризм, доминировавший в историографии 19 века.

В частности, общепринятую схему деления мировой истории на периоды древней, средней и новой истории.

Предмет истории у Данилевского - это культурноисторические типы - особые, достаточно устойчивые общности или объединения народов.

Данилевский выделил такие самобытные культуры, как египетская, индийская, вавилонская, иранская, римская, китайская, германо-романская, еврейская, греческая и т.д.

По его мнению, каждый культурно-исторический тип карактеризуется: одним отдельным или группой нез культурновторимостью своих нез культурна неповторимостью своих цивилизационный начал; разнообразием входящих в него этнографических элементов; определенной, всегда ограниченной суммой сил для самореализации и для практического осуществления «своих идеалов правды, свободы, общественного благоустройства и личного благосостояния».

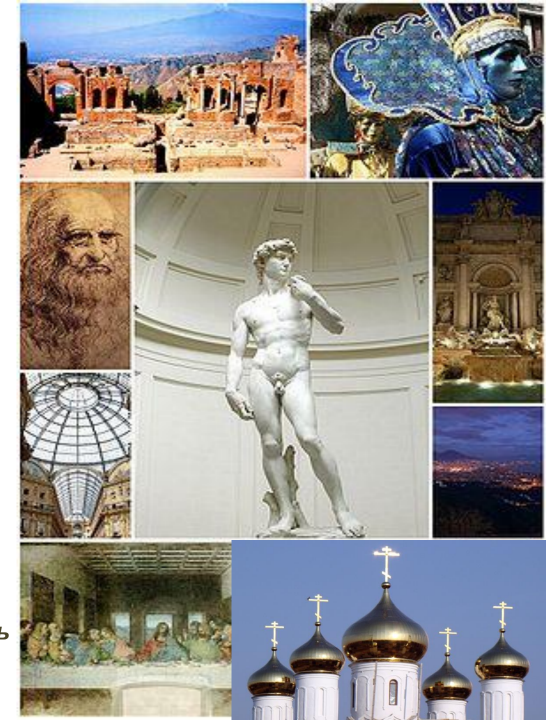
По мысли Данилевского, каждый культурноисторический тип вносит свой вклад в цивилизационную жизнь человечества. Исторический процесс состоит не в том, «чтобы всем идти в одном направлении, а в том, чтобы все поле, составляющее поприще исторической деятельности человечества, исходить в разных направлениях».

В мире нет и не должно быть привилегированных культурно-исторических типов. Ни одна цивилизация не может претендовать на эталон человеческого общежития. Но каждая недосягаемо велика в чемто одном, самобытно своем - в том, что касается ее исторической судьбы, ее духовного начала, ее идеи.

Искусство, развитие идеи прекрасного - отличительная черта греческой цивилизации; право и политическая организация - римской; выдвижение и наиболее полное развитие «идеи единого истинного Бога» - еврейской; науки о природе - германороманской.

Славянская цивилизация во главе с Россией, по Данилевскому, еще только разворачивается, набирает исторический разгон. Но цель ее обозначилась уже достаточно определенно - справедливое устройство общественно-экономической жизни людей.

Данилевский также отмечал такие общие черты славянства, как «ненасильственность, терпимость, религиозность, общинность, доверительность по отношению к власти, приоритет общегосударственных



В наше время, в контексте постмодернизма, представление о истории и её предмете получили свою интерпретацию. Один из самых известных постмодернистов в области философии и истории Жан-Франсуа Лиотар, как и представители культурно исторической концепции, ставит под сомнение наличие единой истории.

Но постмодернистское много бразие довольно специфично. Каждый предмет не столько уникален, сколько равноценен. Все составляющие мира одинаково важны и легипичны. И тогда в мире нельзя выделить что-то более или менее важное или найти тенденции в развитии История превращается в цепь перемещанных событий, фактов, процессов. Мир непонятем и, в общем-то, однообразен. Это мир однородного разнообразия.

Таким образом, пресмет истории в силуации постмодернизма - это бесформенное состояние повторении переплетений событий, это может быть люсое историческое желение индравнект - всё равнозначно, История в повтмодернизможе желений и не имеет единозования, связующего центра. Ее можно отсучтывать от проозособытия, факта, значительного или незначительного. История помоется, рвется, течет несвязанными друг с оругом рукастии насыщена индивидуальными агентами, живущими самы поятельной жизнью, и в этом состоит ход истории. Поэтому в наше время мы не можем назвать какойнибо великой истории в этом состоит ход

Как видно из вышеизложенного, история у человечества - одна, а концепций - множество. Многообразие концепций объясняется прегообразием единства человеческого общества.

В испории взаимодействуют, пересекаясь и накладываясь друг на друга, самые размичные формы развития: циклические, линейные, спиральные, Все они представлены определенными народами, культурами и цивин вациими. От этой индивидуальной мозаики жизни, в конечном счете; и отталкивается жегоретическое формирование столь разных концепций истерии.