

## Зарождения старообрядчества

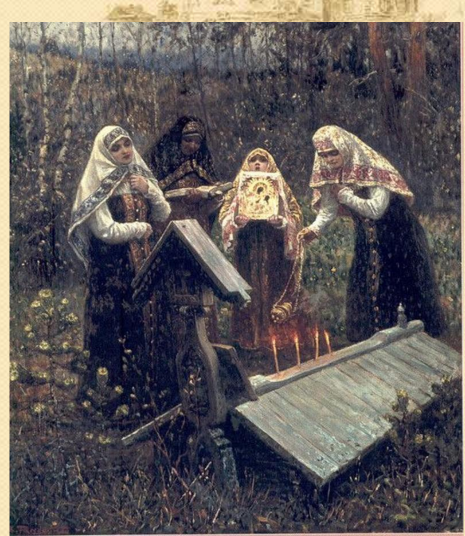
Ереси и расколы стали появляться с крещения Руси 988г.

В середине 16 в. на просторах Святой Руси не только в книгах были ошибки, но и по разному пели «аллилуйю» и ходили где посолонь, а где — противосолонь, и крестное знамение творили по разному: кто двумя перстами, кто — тремя. Царь Иоанн Грозны обеспокоился разными настроениями в церковной жизни, в том числе погрешностями в книгах и разностями в обрядах. Поэтому велел собрать Собор, которому задал несколько десятков вопросов.

В 1551 г. Стоглавый Собор принял и тем в умах людей освятил те обрядовые нормы, которые отличались от принятых в восточных церквях. Нельзя сказать что Соборное постановление исполнилось должным образом. Т.к. образца, по которому должно было делать исправление священных книг, указано не было: следовательно, все кто, по постановлению Собора, исправляли богослужебными книги, исправляли только по своему рассуждению, так, как им казалось правильнее, или исправляли по тем спискам, к которым привыкли.

В 1589 г. константинопольский патриарх Иеремия и митрополит Иов подписали в Москве грамоту об автокефалии РПЦ, они внесли в нее слова о каноническом единстве РПЦ с восточными церквями. К тому времени обряды в России уже отличались от принятых в греческих церквях.

Поэтому возвращение к более старым нормам, о которых уже все забыли, было истолковано как ересь.



## Патриарх Никон (1652-1658 гг.)

После кончины патриарха Иосифа, на патриарший престол, из 12 предложенных кандидатов Собор Российского духовенства остановился на кандидатуре Никона.

Никон наотрез отказался, но после повторных приглашений и личной просьбы царя, дал согласие на принятие сана Патриарха, с условием принесения царем, боярами и духовными лицами обета в исполнении принятой от православной Греции истинной веры, в исполнение всех евангельских заповедей и правил святых апостолов, и святых отцов, законов благочестивых греческих царей.

25 июля 1652 г. на 48-м году жизни Никон был возведен в Патриарха Московского и всея Руси.



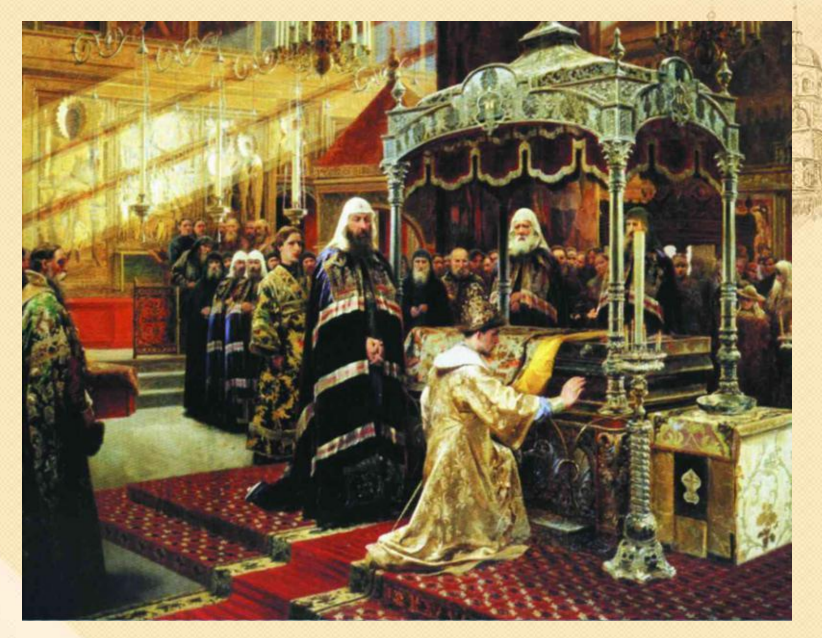
Патриарх Никон



**Царь Алексей Михайлович** 

Царь, бояре, духовенство и присутствующий простой народ поклялись пред Евангелием и иконами исполнять все законы Церкви, которой будет руководить Никон, и за исполнение их в дальнейшем он будет строго спрашивать с духовенства и бояр, чем вызовет немалые недовольства среди многих. Эта была клятва в признании Никона главой духовной жизни России.

Такое требование Никона можно объяснить его монастырской психологией. Никон рассматривал патриаршество как игуменство в большом монастыре, иначе он не мыслил патриаршества. Кроме этого он видел засилье боярской знати над Церковью, от которого он мыслил освободить служителей Божьих храмов, добиться возвеличивания отечественной Церкви.



В эти годы самая тесная дружба соединяла Патриарха с царем Алексеем Михайловичем. Ни одно важное государственное дело царь не решал без совета с Никоном.

Первосвятительский жезл России был шесть лет (1652-1658) в руках Патриарха Никона, и за это время с высоты своего престола он много сделал для духовного просвещения народа, упорядочения общественного богослужения и церковного управления.

Никон являл собой пример милосердия к бедным, несправедливо притесненным и нелицеприятия в обличении пороков сильных мира сего, чем нажил немало врагов среди боярства. Под влиянием патриарха в России упорядочивалась система попечения о нищих, убогих, нуждающихся людях, велась активная борьба против несправедливости и коррупции в судебных органах. По настоянию патриарха царь принимал действенные меры к пресечению пьянства и нравственной распущенности. Продолжалась борьба за утверждение Православия и хранение его от всех чуждых влияний. Пресекалось всякое проникновение западных влияний в церковную жизнь.

«Церковь – не стены каменные, но каноны и пастыри духовные», - говорил патриарх Никон. Иными словами, по его мнению, пока нерушимо стоит каноническая ограда Церкви и пастыри ее бодрствуют на страже стада Христова, враждебные силы не могут проникнуть в него.

Никон отстранял старообрядцев от всякого влияния в церкви, перестал с ними советоваться и вместо «коллективного руководства» церковью ввел свое личное руководство, начал принимать против них дисциплинарные меры, стараясь уменьшить их влияние.

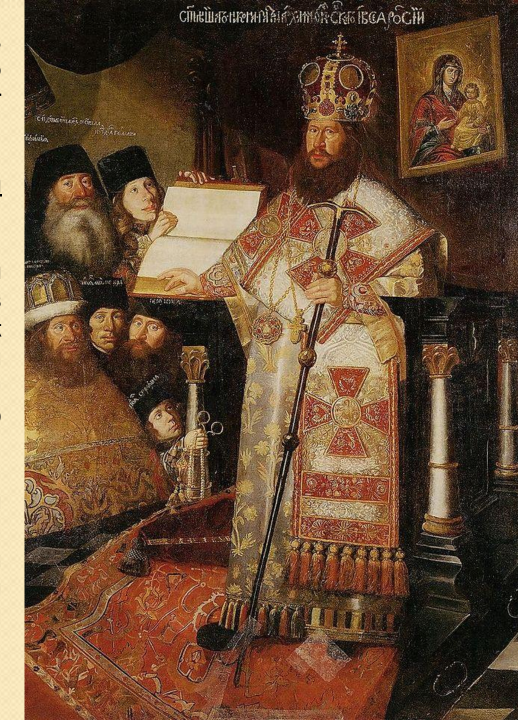


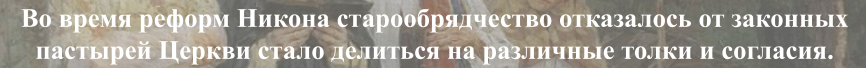
В 1652 г. князь приказал передать Печатный двор со всеми его учреждениями и справщиками книг Патриарху Никону в его непосредственное и полное распоряжение.

Занявшись сличением книг, Никон своими глазами увидел их порчу, и принялся энергично продвигать дело правки книг.

Твердый сторонник канонической и духовной правды во всем, Никон став патриархом, сразу перестал допускать к себе без особой нужды некоторых лиц и советоваться с ними и тем самым возбудил их против себя, так что отныне любое его распоряжение встречалось противлением.

Чтобы не допустить раскола, Никон, при условии послушания Церкви, разрешил желающим служить по старым книгам и обрядам, допуская, разность мнений и практики в церковных вещах, не затрагивая существа веры.







На Святой Руси до Патриарха Никона ничего подобного не было.

## Поповщина - не мыслят себя без церковного окормления, поэтому принимают беглых попов.

# Безпоповщина - не единое религиозное согласие, распавшееся на различные толки, отказавшиеся от пастырей Церкви.

#### <u>Некоторые признаки:</u>

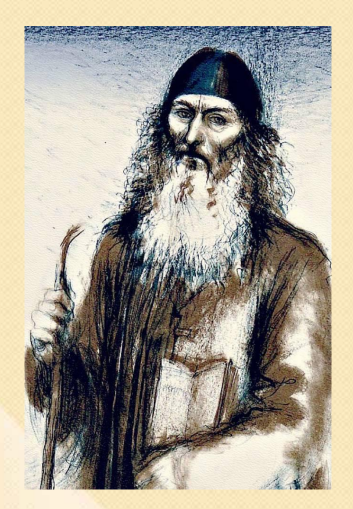
- крайний аскетизм;
- безбрачие, но на сожительство смотрят сквозь пальцы;
- равенство всех членов при решении организационных вопросов;
- после смерти передача имущества общине;
- постоянный поиск священников для церковного окормления;
- постоянный поиск решения вопроса об «истиной» иерархии;
- религиозная нетерпимость к другим направлениям старообрядчества они не сомневаются в действительности и необходимости Таинств Церкви (которые проводит священник);
- страдают от отсутствия епископа;

#### Некоторые признаки:

- основу беспоповщины составляло крестьянство;
- религиозная нетерпимость к другим направлениям старообрядчества, фанатизм;
- повторное крещение;
- условия жизни необычайно суровы и крайне аскетичны;
- резкое противление «мира» и «общества»;
- проповедуют учение, что господствует антихрист;
- отрицание царской власти;
- не принимают беглых попов к себе;
- безбрачие, объявив брак более тяжким грехом, нежели открытый «блуд»;
- самосожжение, как средство соблюдения веры;
- возможность совершать службу мирянину, за отсутствием священника;
- сохранились два Таинства (как у протестантов) крещение и исповедь. При этом оба таинства претерпели значительные изменения в некоторых толах. Так одних крестят наставники и наставницы в три погружения, другие крестят себя сами (самокрещенцы), у третьих детей крестять повивальные бабки, читая над ним Символ веры (бабушкино согласие), а у четвертых, не презнающих водного крещения, достаточно прочесть 50-й псалом:

Вследствие постоянных метаморфоз, отрицание обрядов и икон они обрели характер, сближающий их с сектами.

## «Ревнители» благочестия старой веры XVII века



Протопоп Аввакум



Боярыня Феодосия Морозова

Решение царя о передаче Печатного двора в ведение Патриарха лишило вождей раскола главного их оружия — порчи богослужебных книг, благодаря которым их учение беспрепятственно могло распространяться повсюду. Тогда они объявили открытую войну Патриарху Никону, и при всяком удобном случае открыто и грубо хулили патриарха.

Называемые старообрядцами «старые обряды» были для русских людей конца 16 — начала 17 в. новыми, которые старообрядцы ввели в церковную практику. И Патриарх Никон имел основания сказать на соборе 1654 г., где речь шла именно об утверждении изменений в чинах и книгах, что Церковь отменяет новшества, а не вводит их.

Сами старообрядцы главной причиной раскола считают введение «новых» обрядов и новопечатных книг. Те и другие, по их мнению, были не только новые, но и «еретические».

В обвинение патриарха Никон, в 1663 г. написана челобитная к царю Алексею Михайловичу от самого известного идеолога раскола, протопопа Аввакума.

#### Различия в обрядах старообрядчества и Русской Православной Церкви

Все отличия, которые собраны на сегодня, касаются внешней, обрядовой стороны (в богослужебном обряде, в языке, в одежде и подобных бытовых отличиях).

| старообрядческий<br>вариант         | вариант<br>РПЦ                        | комментарий                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|-------------------------------------|---------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Исус                                | Иисус                                 | В доказательство того, что нужно писать имя Господа Иисус приведено в первых печатных книга: - В Остромировом Евангелии, написанном в середине 11 в В сборнике, написанном в 1075 г для великого князя Святослава Ярославовича В Евангелии, принадлежащем началу 12 в написанном для князя Феодора В книге преподобного Никона Черногорца, напечатанной в Почаевской типографии в 1695 г. и др. книги |
| Сугубая<br>(двукратная)<br>аллилуйя | Трегубая<br>(трехкратная)<br>аллилуйя | Приведем ряд примеров, что аллилуйя пелась и до Никона трижды: - Октоих крюковой хомового напева, относящегося к 16 веку Часослов пергаментный 15 века, хранящийся в библиотеке синодальной типографии - Сборник старописьменный, конца 14 или начала 15 века Октоих Печерский за 1537 г. и др.                                                                                                       |

| старообрядческий<br>вариант                | вариант<br>РПЦ                                           | комментарий                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|--------------------------------------------|----------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Крещение только<br>погружением             | Крещение погружением, допускается обливательное крещение | Обливательное крещение разрешено Константинопольским собором в 1276 г.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Унисонное пение                            | Многоголосное<br>пение                                   | Старообрядцы считают, что многоголосное пение имеет католическое происхождение. Католическим заимствованием они считают и стояние на коленях, недопустимое в их храмах.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Хождение по<br>солнцу (т.е. за<br>Христом) | Хождение против солнца (т.е. навстречу Христу)           | Староверы по этому поводу обвиняют нас что мы идем против Христа, в то время как они идут за Ним. Правильность хода вокруг церкви при освящении ее на восток ясно подтверждается харатейным Служебником, писанным в 1532 г. на Афонской горе. В рукописном требнике начала 17 века СПетербургской Духовной Академии в чин освящения церкви, при обхождении вокруг церкви сказано: и идут около церкви противу солнца. В требнике Киево-Печерской Лавры за 1646 г. в чине основания монастыря говорится о том, что кропить церковь нужно против солнца. |
| Двоеперстие                                | Троеперстие                                              | Никаких догматических и канонических установлений о перстосложении в Церкви нет. Это объясняется тем, что в первые века в этом не было нужды, в разных Поместных Церквях были разные обычаи. Перстосложению или другим обрядам не придавали догматического значения. Положение изменилось в 4 веке, когда еретики стали присваивать той или иной форме перстосложения еретический смысл.                                                                                                                                                               |

Старообрядческое двоеперстие образовалось в 13-15 веках в России, а стал распростронен в 15-16 веках и имеет свою основу: искаженный именословный крест.

Крест именословный предназначен для святительского и священического благословления.

Древние литературные источнике, древние иконы свидетельствуют, что именословный крест существовал с древности, по примеру Спасителя, когда Он, поднимаясь на небо, благословил апостолов.



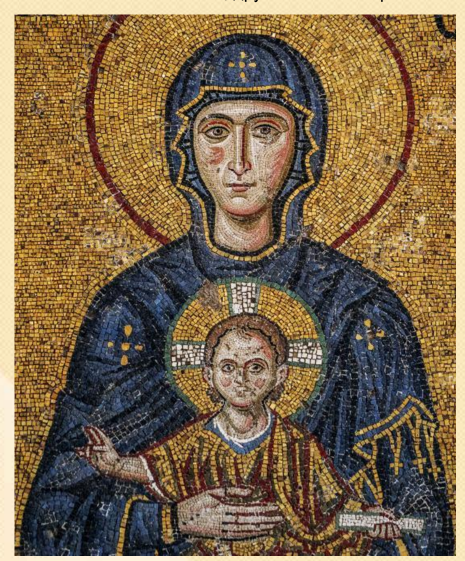
Именословное перстосложение для благословения прихожан и на всех службах предписывает употреблять Православная Церковь. Указательный палец простерт, средний простерт же, но несколько наклонно. Безымян-

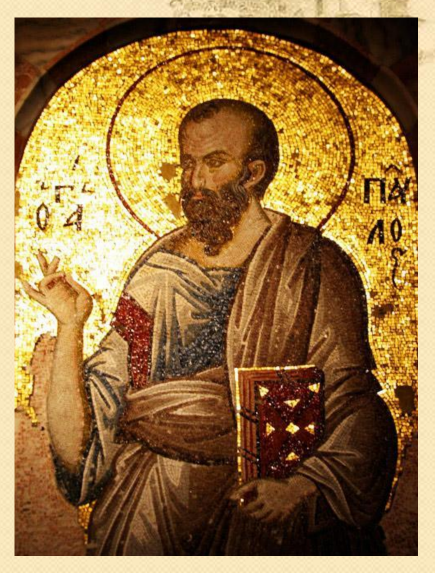


Искаженный именословный крест. Так, с середины XV до середины XVII в. наши иконописцы часто писали благословляющее именословное перстосложение, искажая его. Указательный палец простерт прямо, средный простерт несколько на-

На древних письменных памятниках большей частью изображены кресты с именословным сложением пальцев, но иногда встречаются неясные изображения двуперстного креста ввиду небрежности иконописца. Писали на иконах перстосложения разные художники, как свидетельствовал Стоглавый Собор, которые руководствовались самовольством, самомышлением и своими догадками, а не образцами.

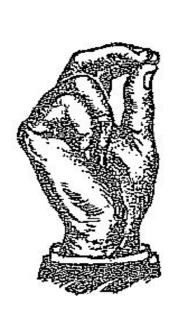
На мозаичных иконах знаменитого Софийского цареградского собора (примерно 862 г.) по самым точным копиям выявлено до одиннадцати благословляющих рук: Самого Спасителя и некоторых пророков, апостолов и святителей. Все эти руки имеют перстосложение именословное, одни – строго и явственно именословное, другие – менее строго и явственно.





Старообрядцы признают из всех крестов, изображаемых человеческой рукой, только двуперстие, поэтому они утверждают, что Патриарх Никон, Православная Церковь ввели в употребление и обязали духовенство благословлять народ именословным перстосложением в 1666 г.

Употребление же трехперстного крестного знамения у православных христиан было от начала христианства, об этом говорят древние иконы и мощи святых (преподобного Илии муромца, Иосифа многоболезненного, преподобного Спиридона).





**Двуперстие старообрядческое** 

## Основные отличия Литургии старообрядческой от РПЦ

| Литургия по старообрядчески                                   | Литургия РПЦ                                          |  |  |  |
|---------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|--|--|--|
| Отличия в Символе Веры                                        |                                                       |  |  |  |
| Господа Исуса Христа                                          | Господа Иисуса Христа                                 |  |  |  |
| рожденна, а не сотворена                                      | рожденна, несотворенна                                |  |  |  |
| Егоже Царствию несть конца                                    | Егоже Царствию <b>не будет</b> конца                  |  |  |  |
| и в Духа Святаго, Господа <b>Истиннаго</b> и<br>Животворящаго | и в Духа Святаго, Господа,<br>Животворящаго           |  |  |  |
| Отличия в Херувимской песни                                   |                                                       |  |  |  |
| Иже Херувими тайно образующе                                  | Иже Херувимы тайно образующе                          |  |  |  |
| Животворящей Троице трисвятую песнь <b>приносяще</b>          | Животворящей Троице трисвятую песнь <b>припевающе</b> |  |  |  |
| Всяку ныне житейскую отвержем печаль                          | Всякое ныне житейское отложим попечение               |  |  |  |
| Яко Царя всех подъемлюще                                      | Яко Царя всех подымем                                 |  |  |  |
| Ангельскими невидимо дароносима чиньми                        | Ангельскими невидимо дориносима чиньми                |  |  |  |

#### Разница в молитвах Евхаристического канона

Еще приносим Ти словесную сию и безкровную жертву, молим и просим, и милися деем, Посли Дух Свой Святый на нас

Еще приносим Ти словесную сию и безкровную службу, молим и просим, и милися деем, низпосли Духа Твоего Святаго на ны

#### Разница в обычаях и порядке службы:

Проскомидия совершается во время чтения Часов – третьего, шестого и девятого

Читаются только третий и шестой час. Девятый час совершается перед Вечерней, но во многих приходских храмах его опускают, или читают перед литургией

#### Служится на 7 просфорах

Служится на 5 просфорах

комментарий: Количество просфор на литургии, приносимых за живых и усопших: числа сего не определяет ни Священное писание, ни соборные правила. Обоснование о числе просфор на литургии можно найти в 14-й главе Евангелия от Матфея: пять хлебов которые Господь благословил для чудесного насыщения пяти тысяч человек; а в другой главе того же Евангелия – семь хлебов для четырех тысяч человек. Оба числа благословлены Господом. Но пять хлебов благословлены прежде и большего числа людей, а семи – после, и меньшего числа людей.

В Церкви: пятипросфорие древнее и более употребительно, седмипросфорие менее древно и менее употребительно. Поэтому если и совершал кто службу на семи просфорам, то это являлось частным, а не общецерковным явлением.

Просфора с круглой печатью, изображающий восьмиконечный крест

Просфора прямоугольная, крест четырехконечный

**комментарий:** На это надо сказать: церковь признает равнозначными и благодатными все виды указанных крестов. На просфорах Православная Церковь употребляет крест подлинно четвероконечным, т.к. она признает сей крест Христовым. Печатать четвероконечный крест на просфорах одобрил великий Собор 1667г.

| Литургия по старообрядчески                                    | Литургия РПЦ                                                      |
|----------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| Просфоры пекутся на закваске                                   | Просфоры пекутся на дрожжах                                       |
| Просфоры к Проскомидии приносятся<br>свежеиспечёнными, теплыми | Просфоры холодные, могут быть испечены несколькими днями ранее    |
| Из одной просфоры вынимается (вырезается) только одна частица  | Из просфоры вынимается множество частиц, по числу поминаемых имен |
| Символ Веры и «Отче наш» поет только хор                       | Символ Веры и «Отче наш» обычно поют все, находящиеся в храме     |

В старообрядческом храме нельзя целовать любую икону, какую захочется, а только за вечерней службой во время пения величания молящиеся прикладываются к иконе того праздника или святого, служба которому совершается. Утром, после Литургии, также можно приложиться к этой иконе.





## Святитель Феофан Затворник Вышенский о старообрядчестве, 1864 г. г.Суздаль

«Старообрядцы проповедуют как бы от имени апостолов и считают свое учение древнеотеческим учением. Расколоучители ложно прикрываются сим титлом... Они все твердят, что их толки суть древлеотеческое предание. Какое древлеотеческое? Все это новые выдумки. Древлеотеческое Предание содержится Православной Церковью.

Мы заимствовали св. учение от св. Православной Греческой Церкви, и все священные книги от нее к нам перешли. Книги сии в древности все содержали так, как мы теперь содержим. Но лет за 100 или 150 до блаженного патриарха Никона и государя Алексея Михайловича переписчики неопытные начали их портить, и в продолжение сего времени все портили и портили и наконец до того все перепортили, что терпеть уже нельзя было.

Вот как дело было: тотчас по крещении наших праотцов при св. Равноапостольном князе Владимире приняты были священные книги от греков в славянском переводе; и когда были нужны кому, тот нанимал переписчиков, они списывали их. Пока были у нас греки митрополитами, они зная хорошо и греческий и славянский языки и строго следя за переписчиками, тотчас же исправляли, если замечали ошибки. Но когда греки перестали у нас быть митрополитами, русские, не зная греческого языка, не могли замечать ошибок. Так книги начали портиться.

Эти порчи, внесенные в книги в книги, все без изъятия были новины. Когда потом их отменили и книги поставили в тот вид, как было издревле, - разве это значило, что новину внесли в книги?! Не новину внесли, а возвратили их на старое. В наших книгах теперь все так, как есть в греческих и как в наших древних, после равноапостольного князя Владимира...Стало, старые книги у нас, а не у раскольников, и древлеотеческое Предание тоже у нас, а не у них. У них же все новины, книги новы и предание ново... Их книгам не больше трех, много трехсот лет; а нашим — 1000 есть и более. А когда станут они уверять, что у них древлеотеческое предание, спросите их, где у вас древлеотеческое предание — у поповцев или беспоповцев, у филлиповцев или федосеевцев, у спасова согласия или у перекрещенцев, или у новых австрийских проходимцев? Разве древлеотеческих преданий десять? Ведь оно одно. Пока оно у них не одно, стало, оно и не есть древлеотеческое, а все человеческие выдумки. У нас оно одно, и совершенно согласно с древнейшими Преданием нашим, согласно с греками и всеми православными христианами, на всей земле существующими...

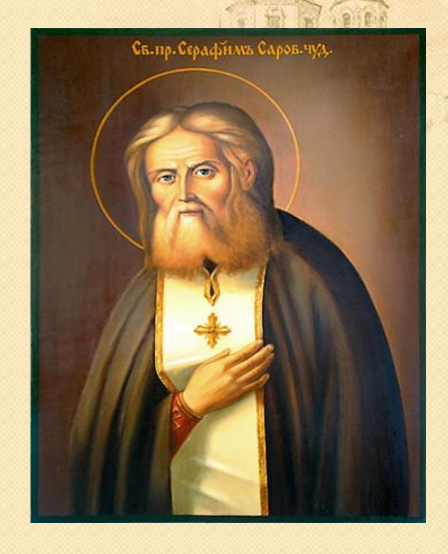
Судя по сему, ясно, как день, что у них нет истины, нет последования Христу, нет Церкви. А когда нет Церкви, нет спасения: ибо только в Церкви спасение, как в ковчеге Ноевом. Церковь Христова имеет Священство. У них нет священства; стало, нет и Церкви. Церковь Христова имеет Таинства. У них некому практически совершать Таинств; спедовательно, у них и Церкви нет...

Невежество тех времен исказило чистоту нашего древлеотеческого вероучения... И между тем все это прикрывалось святыми именами православия и священной древности. Патриарх Никон ввел проповедь, упорядочил богослужение и вернул ему прежнее благолепие. Приверженность к старым церковным обрядам сама по себе не есть еще раскол. Она есть следствие раскола, признаком которого является противление церковной власти, нарушение церковного мира и единства».

### Преподобный Серафим Саровский, чудотворец о старообрядчестве

Один старообрядец спросил:

- Скажи, старец Божий, какая вера лучше: нынешняя церковная или старая?
- Оставь свои бредни,— отвечал отец Серафим жизнь наша есть море, св. православная Церковь наша—корабль, а кормчий—Сам Спаситель. Если с таким кормчим люди, по своей греховной слабости, с трудом переплывают море житейское и не все спасаются от потопления, то куда же стремишься ты с своим ботиком и на чем утверждаешь свою надежду спастись без кормчего?





Постепенно бояре рассорили царя с Патриархом Никоном, выставляя его перед царем как злоумышленника против царской власти, потратив много лет на его низвержение.

В 1667 г. на Великом Соборе неприятели добились низложение Патриарха Никона в простого инока и препроводили его в место ссылки – Ферапонтов монастырь.

#### Главные причины раскола Русской Православной Церкви 17 века

Раскол между Церковью и государством в делах управления Церковью в лице царя и Патриарха. Царь единолично вмешивался в церковные дела, не извещая иногда об этом Патриарха. Бояре через Московский Приказ вмешивались в церковные дела. Старообрядцы, частично потерявшие влияние на управление Церковью в середине 17 века, воспротивились патриаршей и затем государственной власти, всюду стали возбуждать народ к неповиновению властям под предлогом борьбы за «старые обряды». При подписании грамоты об автокефалии РПЦ в 1589 г. в нее внесли слова о каноническом единстве РПЦ с восточными церквями. При этом, не учли то, что ряд российских обычаев, например, двуперстное крещение, уже отличались от принятых в греческой церкви. А, может быть, имели в виду единство догматическое, а не обрядовое. Как бы то ни было, Стоглавый Собор 1551г. принял и тем в умах русских людей освятил те обрядовые нормы, которые отличались от принятых в восточных церквях. Поспешность Патриарха в деле исправления церковных книг и в деле возврата к применению церковных, действительно старых обрядов, исполняемых в Церкви до Стоглавого Собора и начала 17 века. Q., Духовно психологическая неготовность православного населения к резким переменам в многовековом обрядовом быте русской церкви

### Кем считают себя старообрядцы?

Самоназвание «старообрядцы» - это люди, которые держаться отдельно от материнской Русской Православной церкви не из-за догматических, основополагающих противоречий, а из-за отличий

внешних, обрядовых.

Раскольники-староверы (как, впрочем и любые раскольники) таковыми себя никогда не признают, а наоборот, считают именно себя истинно верующими, более того, той самой Православной Церковью, о которой говориться в девятом члене Символа веры.

Но это неверно, т.к объединяет десятки согласий и толков, каждый из которых считает именно себя той самой истинной «древлеправославной» если не церковью, то верой. При этом члены каждого согласия считают погибающими не только «никониан», т.е. православных христиан, но и всех остальных старообрядцев.





## Единоверие в РПЦ

В конце 18 века сами раскольники стали предпринимать попытки как-то сблизиться с Церковью, и в результате возникла странная с канонической точки зрения форма присоединения к церкви, известная под название «единоверие». Чтобы не оставаться без Таинств, раскольникам разрешено было ходатайствовать перед архиереями о получении законных священников.

По определению первого единоверческого епископа сщмч. Симона (Шлеёва), «единоверие...есть совокупность приходов Русской Церкви, единых с ней по вере, но разнствующих от нее в обряде. Единоверие есть отдел старообрядчества, допущенный на основании единства в вере в общение с Российской Церковью... Единоверие есть примирение с Русской и Вселенской Церковью старообрядчество».

## Старообрядчество XXI века

Результатом юбилейной конференции посвященной 200-летию единоверия в ноябре 2000 г. стало общее убеждение ее участников, среди которых было не мало старообрядцев, что современное единоверие должно способствовать единению русского церковного народа.

На конференции было решено впредь называть единоверческие приходы старообрядными приходами РПЦ.

В некоторых церквях служба совершается по старому обряду, и они признают Патриарха РПЦ в качестве духовного лидера и поминают его на Литургии.

К поповщине относятся: <u>Русская Православная старообрядческая Церковь</u>, <u>Русская Древлеправославная Церковь</u>. Численность насчитывает 1,5 милл.чел. Основные центры распространения – Московская и Ростовская области.

К беспоповщине относятся: <u>Древлеправославная Поморская Церковь, часовенное согласие, бегуны</u> (странническое согласие), федосеевское согласие, некрасовцы.

Численность насчитывает 0,5 милл.чел.

Старообрядцы при всей их разобщенности предпринимают все усилия как для сохранения, так и для распространения своих убеждений. Они не только издают типографическим способом достаточно обширную литературу, но и изготавливают литые латунные иконы с эмалью, а также латунные кресты, и прочие предметы. И

Интересно, что старообрядцы, придерживаясь консервативных взглядов на церковный обряд, масштабно присутствуют в интернете, активно продвигая там свои идеи.



## Позитивная роль старообрядчества

Старообрядчество сыграло большую роль в сохранении древнего православного культурного наследия. Это касается как церковного песнопения (уникальные черты певческой манеры — отсутствие пауз, непрерывность и однородность звучания), так и в старообрядческой иконописи, основавшейся на традициях русской и византийской школ. После того, как к 19-му веку в официальной РПЦ иконопись стала сближаться с западноевропейской школой, старообрядческие иконописцы оставались единственными хранителями традиции, что позволило заново «открыть икону» на рубеже 19-20 веков.



#### Заключение

В заключение можно утверждать, сколько бы ни говорили о церковной реформе 17 века, приписываемой Никону, реформы не было. Было лишь узаконенное исправление испорченных безграмотными переписчиками книг.

В 19 веке неуважение к Церкви, маловерие к Богу перешло в неуважение к царю и царской власти, на базе которой стояла и служила людям Святая Церковь. Дворянство теряло нравственность. Появились первые признаки противления Богу, убийства крупных государственных чиновников, же павших сохранить Россию как православное государство. В стране нарастал хаос, который, в свою очередь, создал новые течения в человеческой жизни, но без Бога и Церкви. Все это вместе взятое и привело к событиям 1917 г. Новая власть отделила Церковь от государства юридически а практически народ сам себя в **Церкви.** Отделение Церкви от государства принесло новые течение многих лет отделяль трудности для сохранения веры и спасения души. Приход новой власти в 1917 г. произошел не потому, что Русская Православная Церковь крестилась и креститься троеперстно, а не двуперстно, и не хранила обряды, которые старообрядцы приняли за новые, а потому, что народ терял благочестие еще со времен Никона по причине упадка любви к Церкви и Богу, доброжелательности людей друг к другу.

